# A difícil sobrevivência dos Tükuna

O índio brasileiro, sua vida, costumes, tradições e, especialmente, seus problemas são motivos de interesse dos estudantes.

O mesmo acontece com Maria Alice Dornelles Souza, estudante de Sociologia Rural, que integrou uma turma do Projeto Rondon, destinada a levantar informações para a Fundação Nacional do Índio, em convênio com o Ministério do Interior.

Durante um mês ela conviveu com os Tükuna, no Alto Solimões. Conta suas impressões e coloca seu posicionamento a respeito do problema do índio na Amazônia.

A AMAZÓNIA é uma realidade que está sempre em pauta, seja pe la exuberância de sua natureza, seja pelos conflitos oriundos das formas de dominação exploração exercidas pelo homem neste ecossistema, em busca do lucro fácil.

Entretanto, o desenvolvimento destes temas não é o objetivo principal deste relato. Em consideração às pessoas que conhecemos em um més de convivio no Alto Solimões, enfocaremos os acontecimentos que presenciamos.

Uma das queixas de todo o amazonense é que muito se escreve, lê, ouve e fala sobre a sua realidade, mas poucos são os que defendem a sua verdade. Na maioria das vezes, as informações são tiradas de observações ligeiras que pecam por traduzir apenas parte de um contexto maior e mais complexo.

como diz "João Português", amazonense de Benjamin Constant, nem mesmo alguém nascido e criado na região, consegue, numa existência, desvendar todos os segredos da floresta e do rio-mar. Muito embora, ele mesmo tenha se embrenhado mata a dentro durante vários anos, exercendo diferentes profissões.

"Cada lugar é diferente do outro. Como se explica que num mesmo rio, um igarapé tenha broío e no seguinte não? Ou que a castanheira desta margem, se desenvolva e produza frutos em abundância e que na outra, esta árvore nem sequer cresca".

Diante deste depoimento nos resta permanecer fiéis aos acontecimentos vivenciados recentemente. quando realizamos uma pesquisa de campo entre os indios do Alto Solimões. Este levantamento de dados surgiu da necessidado da Fundação Nacional do Indio (FUNAI) de possuir informações sobre a real situação do índio brasileiro. Para isto firmou convênio com a Fundação Projeto Rondon e com o Ministério do Interior mobilizando universitários de todo o Brasil e recursos materiais. No dia 19 de abril, Dia do Indio, os resultados deste levantamento seriam divulgados, o que não

# MISSÃO

Após uma semana de treinamento, a equipe multidisciplinar dividiu-se em sete subequipes cobrindo os municípios de Benjamin Constant, Atalaia do Norte, São Paulo de Olivenca e Santo António do Icá, área de atuação do Camous Avançado da PUC do Rio Grande do Sul, cal de ação, retornando para a avaliação de toda a problemática, depois de percorrer as aldeias previstas no roteiro de viagem durante duas semanas,

Nossa missão era entrevistar as comunidades da tribo Tökuna, situadas no município de São Paulo de Oliveira, Trata-se de índios em vias de integração ao mundo civilizado.

# ORIGEM

Existem controvérsias a respeito da origem do indio Tikuna. Alguns afirmam que seria descendente dos primeiros homens que povoaram o continente, descendo pelo Estreito de Bering.

Quando o transatlântico americano "Discover World" em cruzeiro turistico aportou em Vendavel uma aldeia-sede com população de mil índios, não foi difícil para os Tükunas ao subirem a bordo, confundirem a tripulação cercana com ros seus irmãos, "Tentavam o diálogo com os orientais e não entendiam que estes não lhes respondessom", confam os sociólogos André e Marin Vilas Boas, do Posto Indígena de Vendaval, que presenciaram o occurido.

De acordo com relatórios da FU-NAI, a população indígena está estimada em 200 a 240 mil indios até 1985, tendo em vista que a taxa de crescimento é superior à média nacional, que é 2,8.

A população Tükuna, em terras brasileiras, é avaliada em 11 mil indivíduos, conforme relatório do Pe. Egídio Schwade, do Conselho Indigenista Missionário (CIMI) colhido em meados de 1974, lloje calcula-se que essa população está em torno de 14 mil.

Atualmente, os Tikunas, pelo erescimento demográfico, figuram entre as maiores tribos do território brasileiro e localizam-se na zona fisiográfica Solimões-Javari. A maior concentração permanece ao longo do Solimões, em localidades do município de São Paulo de Olivenca.

# SUBSISTÊNCIA

Os Tükunas possuem uma economia de subsistência, oriunda da agricultura, pesca, caça e frutos silvestres. Em algumas regiões ao longo do Solimões — denunciam os capitães indígenas de Vendaval e Campo Alegre — escasseiam a caça e a pesca porque o "branco já levou tudo pra vendê", não respeitando sequer as épocas de reprodução dos animais.

Na agricultura, basicamente, cultivam a mandioca e la macaxeira a banana e em menores proporções o abacaxi, o jirimum (abóbera), mamão, milho, arroz, cana-de-açúcar e cará. Criam galinhas e porces sol tos ao redor das casas.

Da macaxeira extraem a farinha que é um dos principais produtos de troca, com o patrão, por di nheiro ou por mercadorias. Este tem seu comércio assentado no local ou chega de barco (regatão) monopolizando toda a produção.

Em janeiro, um paneiro de farinha, o equivalente a três quilos, custava CrS 250,00; um cacho da bananas, CrS 20,00 e dois peixes por CrS 100,00. O que evidencia, entre outras coisas, que cles não têm a menor idéia do valor do dinheiro. E precisam dele, para adquirir o querosene, roupas, sapatos, ferramentas (machado, fação), panelas, armas e munição, acúcar, sal alguns produtos dos quais já dependem.

#### MORADIA

As moradias copiam o estilo cabloco da região. A casa é construída sobre estacas, com o pise e as paredes de paxiba e cobertas de folhas de acaranã. Nele habitam oma ou mais famílias unidas por parentesco. Em geral, possuem dois ambientes (cozinha e sala).

A língua falada é a Túkuna, sendo que algumas pessoas na comunidade dominam o português.

O artesanato tem apenas valor cializado. Utilizam fibras de tueum para tecer maqueiras (redes), bolsas, e para fazer seus colares com sementes de árvores e dentes de animais. Fabricam cestas, peneiras, espremedores, remos e capoas.

Inexistem demarcações de terras e isto tem gerado conflitos com os seringueiros e madeireiros que in-



vadem as áreas de perambulação dos indios. As terras, em geral são devolutas. Educação e saúde são dois se-

tores com carências evidentes.

Na área de educação, as dificuldades vão desde a falta de recursos, infra-estrutura e insuficiência de pessoas especializadas. O ensinobilingüe, já adotado em 1970, esbarra ainda na necessidade de adequação do ensino ao estágio cultural de cada nação ou grupo indígena. (Poucos sabem que a escola ploneira no ensino bilingüe é a Escola Agrícola de Tenente Portela, aquí no Rio Grande do Sul).

# TRANSIÇÃO

A lei n.o 6001/73 que dispõe sobre o Estatuto do Indio em seu artigo primeiro diz: "Esta lei regula a situação jurídica dos indios ou silvírblas e das comunidades indíge nas, com b propósito de preservar a sua cultura e integrá-los, progres siva e harmoniosamente à comunidade nacional".

Não se pode pretender que os indios permanecam no seu estado natural, se eles, ao constatarem com o civilizado, aspiram aos valores deste. "Ser túkuna, para muitos índios desta tribo, é estar num estágio de transicão entre ser índio e ser branco". Eles se ofendem se os chamamos de índio, "findio é aquele índio brabo que anda atirando flechas", dizem. São afirmações da enfermei, ra Gema que reside no Campus da PUCRGS, em Benjamin Constant.

Por outro lado, os reflexos do crescimento desenfreado da sociedade nacional faz com que cada vez mais os brancos se aproximem das aldeias indígenas desrespeitando, inclusive quando são terras demarcadas. Neste sentido, o caboclo defendendo os interesses do patrão e a sua própria sobrevivência, prejudica o índio.

Infelizmente para o índio e para a preservação das nossas origens culturais, sempre que se tenta uma integração, a relação será de dominação/subordinação, alterando muitos dos traços de tradicional cultura triba! substituindo-os por aqueles da sociedade envolvente.

Os interesses de expansão e descoberta de novos mercados pela sociedade industrializada acaba por transformar o índio aculturado em mão-de-obra barata num sistema que já explora ò caboclo, agravando a situação porque o índio, na estratificação social, ocupa um degrau mais baixo.

Múltiplos grupos institutos movimentos, fundações, comissões, conselhos, comités e organizações outras, têm surgido ao longo da história contemporânea em defesa da causa indígena e da floresta amazônica. Raros são os individuos dessas congregações que têm obtido êxito nesta amarga caminhada.

É premente que se redefina e se reconsidere o índio como sendo o primeiro brasileiro, verdadeiro dono da terra e, acima de tudo, ser humano como todos nós. Devemos pensar em integração como Rui Contrim, Chefe do Posto Indígena: da FUNAI em Tenente Portella: "Há de haver neste país de dimensões continentais, um lugar reservado para as minorias étnicas, respeitando a sua cultura e permitindo a sua livre manifestação".

#### CABOCLO

Na Amazonia ninguém gosta de ser chamado de caboclo, nem o próprio. Soa como termo pejorativo. A problemática do seringueiro, do madeireiro e dos demais ribeirinhos não deve ser ignorada. Este homem tem consciência da sociedade nacional sente a sua marginalização, sabe que não tem terras e não aceita que o índio as possua. Sofre as mesmas rudezas impostas pelo meio físico e não tem a proteção de um orgão como a FUNAI, que se preocupe especificamente com ele.

Uma das noites memoráveis na Amazónia devemos a um seringuei ro. Era noite de tempestade e impossibilitados de continuar a viagem, atracamos. Como no barco só cabiam quatro redes e éramos sete, peguei a minha e subi o barranco, amarrando-a na casa do seringueiro. A casa, modelo típico da região, abrigava sua numerosa família e eventuais viajantes que seguiam pelo rio Jandiatuba.

José Eurico falava um português corretíssimo. Acompanhou vários assuntos discutidos na atualidade com conhecimento. Ouve assiduamente rádio. Conservamos até a madrugada sobre cacadas, pescarias, lendas da região e o seu dia-da-dia. Alheio num canto, um casa! de coruías a piar, noutro a chama da lamparina a querosene e lá fora, a chuva caindo torrencialmente. E. por incrível que pareça, nenhum

# MÁRIO PALMÉRIO

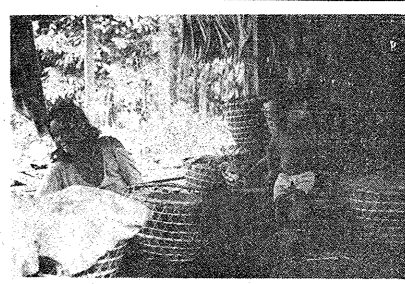
Numa aldeia indígena quando se escuta o barulho do motor de uma embarcação, todos correm até a margem para ver quem chegou.

Numa dessas, conhecemos o escritor Mádio, Palmério, Mineiro de Monte Carmelo, professor de matemática, deputado, embaixador, fazendeiro, eleito em 1968 para a vaga de Guimarães Rosa na Academia Brasileira de Letras, Mário Palmério, agora aposentado, concretiza seu sonho acalentado desde 1970, quando regressou da Amazônia por onde viajara durante um ano.

Sonhara viver num barco, subindo e descendo o Amazonas em busca de novos temas e novos ambientes para o seu oficio de novelista. Durante anos, imaginou e arquitetou a sua futura moradia. Lancou-a na água este ano. O "Visconde de Carvajal" tem todo o conforto: energia eólica, solar, telefone, rádio e biblioteca, "Estas coisas indispensáveis para quem está sujeito a todo a sorte de imprevistos", argumenta o escritor.

Numa terra de surpresas constantes, o contato com o escritor e seus companheiros de viagem (Olga e o neto Dudu) possibilitaram uma camaradagem fácil. Como estudantes só o conhecíamos de "Vila dos Confins" (sempre lembrade nos vestibulares) e do "Chapadão do Bugre".

O material que ele obteve nos seringais, castanhais, garimpos, aldeamentos indígenas em 1969/70 e que foi alvo de conferências no Brasil e no exterior, agora é enriquecido e reunido em outro livro. Neste, Mário Palmério falará sobre o Amazonas como o último chão virgem da terra,



Indios Tiikuna fazem paneiros de farinha, com capacidede para 30 quilos



A vida indígena gira ao redor do rio, o principal meio de transporte



Irmão José, messias no Brasil e no Peru. (Foto I. Gruber)



Calcula-se em 14 mil a população atual da tribo. (Foto Jussara Gruber)

# José da Cruz, o messias

Dois dos pesquisadores que mais tempo se detiveram junto aos Tü kuna. Curt Nimuendaju e Frei Fi delis de Alviano, não esconderam a dificuldade encontrada em conseguir elementos da original religião deste povo.

Nimuendaju, que esteve em contato com eles por longo tempo, escreveu: "Os índios não dão absolu tamente nenhuma explicação da sua religião aos neobrasileiros". Frei Alviano, na condição de missionário. viveu junto a estes índios cerca de 30 anos. Afirmou que eles são reservadissimos em manifestar aos brancos as suas convições.

Apesar do natural retraimento, os dois pesquisadores deixaram es critas algumas páginas sobre a original religião desta tribo.

Não paira dúvida de que os Tü kuna acreditam na existência de um Mundo Superior e de um Mundo Inferior. Para eles, o Mundo Superior não é a morada dos astros e se divide em três partes: a primeira é habitada por seres semelhantes aos da terra, vivendo em condições diferentes; a segunda é o lugar de habitação de "ta-e", deusa Tükuna e das almas dos mortos; a última pode ser a habitação do rei dos urubus, os quais são capazes de se transformar em pássaros, mas não podem retornar à terra. Nenhuma pessoa viva pode entrar no Mundo Superior, nem mesmo o xamã en quanto sonha.

No Mundo Inferior habitam os demônios. Eles são os seres mais antigos do mundo, se bem que não imortais. Vêm representados por máscaras estranhas e exóticas. Segundo Nimuendaju, os demônios vivem em terras subterrâneas, às quais têm acesso através de cavernas. As regiões subaquáticas são parte desse mundo inferior, que compreende várias terras com diferentes condições e entradas separadas. Os demônios não são seus únicos habi tantes. Outros residentes são humanos, embora com estranhos defeitos físicos.

É precisamente a situação de subordinação aos brancos que fomenta a esperança messiânica entre os Tükuna, cuja ação missionária sempre foi católica. Segundo Mauricio Vinhas de Queiroz, o messianismo entre estes índios "não pode ser entendido senão em termos de contato com a civilização, mas não é o contato propriamente dito que de termina o movimento: são condições sócio-económicas que dele decorrem, em particular o domínio e as espoliações dos índios por parte dos seringalistas que se apossaram das terras tribais e procuram impor-lhes um comércio altamente lesivo".

Dessa forma, os movimentos messiânicos são tentativas singulares de reação de alguns grupos tribais à dominação exercida sobre eles por representantes da sociedade envolvente (nacional ou colonial).

Os movimentos messiânicos entre os Tükuna, especialmente o último, se revestem de cunho religioso, tendo, porém, como seu fundamento, além da tentativa de reação, o desejo de restauração da orden tribal (social-política-econômica), desfigurada pelo contato com o branco. O Movimento de Santa Cruz, além des tas características, é motivo de i dentificação étnica tribal.

Segundo Queiroz, até 1961 ocor reram sete surtos messiânicos entre os Tükuna, tendo o primeiro se i niciado no início deste século quando uma jovem Tükuna do território peruano, tida pelos índios como carismática, reuniu em torno de si índios brasileiros e peruanos. De pois apareceram outros messias

No final de 1971, correu a nova

entre os índios de que vinha des-cendo o rio Solimões "alguém que fazia milagres" e que era "enviado para os Tükuna". A chegada da ravana messiânica, conposta de em barcações, causou um profundo impacto psicológico nos indígenas. Com efeito, o messias anunciado (aquele que até hoje permanece entre os Tükuna) era o sósia da figura de Cristo, tão familiar a estes indige nas: um homem alto, magro, barbudo, vestido com uma túnica branca e carregando sua cruz. A pregação do messias nas margens do grande rio a uma multidão silenciosa e deslumbrada, evocava neles outro ce nário, também familiar, o de Cris to pregando no Lago Tibiríades. Diante deste espetáculo, provocado pe la esperança e confirmado pela vi são de um homem carismático, a identificação de José Francisco da Cruz como Cristo foi total. É por isso que, a nosso ver, essa identifi cação ou deificação do personagem, dispensa sua legitimação tramaturga. O raciocínio deles e analógico: Irmão José é Cristo, Cristo faz m lagres, logo Irmão José também far milagres. Porém, se nos não os ve mos, é porque "somos pecadores". A grande maioria da população

Tükuna aderiu ao Movimento de Santa Cruz. Poucos brancos a ela se vincularam. José Francisco da Cruz é considerado pelos indígenas como sendo Crísto, o messias esperado que os libertará dos brancos. Por isso, eles aguardam para o fu turo o cataclisma anunciado por Ir mão José, no qual os católicos e os brancos desaparecerão, enquanto que eles, da Santa Cruz, se salvarão, vivendo a partir daí em perfeita felicidade, visto que estarão livres de quem os oprime". (TUKUNA: vida ou morte", de Ari Pedro Oro, coedição UCS, EST e Vozes)